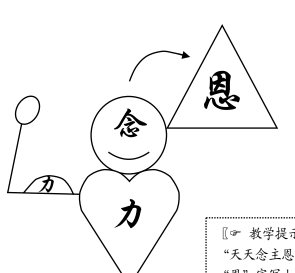
第一课 恩典为本



棒



#### 背诵经文

林后5:14~15 原来基督的爱激励我们; 因我们想一人既替众人死,众人就都死了; <sup>15</sup>并且他替众人死,是 叫那些活着的人不再 为自己活,乃为替他 们死而复活的主活。

【● 教学提示:请在说 "天天念主恩"时,才把 "恩"字写上。〕

| 边说    | 边做(指着图画的相关部分)                             |  |  |
|-------|-------------------------------------------|--|--|
| 亲近我父神 | 沿着箭头画一画<br>(代表人亲近神; 三角形代表<br>三位一体的神)      |  |  |
| 得胜又得力 | 指着" <b>力</b> "字<br>(代表得胜又得力)              |  |  |
| 恩典为动力 | <b>力</b> 指着"力"字 (代表恩典为心里的动力)              |  |  |
| 天天念主恩 | 说 "天天念"时,指着"念"字<br>说"主恩"时,在 △ 内写上"恩<br>字。 |  |  |

#### 言卮

耶稣是怎么看神的?对他来说,神是伟大的王,还是严肃的法官?我们研究耶稣的祷告,就会发现他称呼神为"阿爸,父"。"阿爸,父"是当时人们对父亲的亲密称呼,有点儿像中国某些地区的"老爸"或"爹"。耶稣知道神是他的"阿爸,父",渴望花时间与父神在一起,多认识他。马可福音1章35节记载:"次日早晨,天未亮的时候,耶稣起来,到旷野地方去,在那里祷告。"耶稣一早起来,退到一个远离人群的幽静环境中去,为的是要亲近神,与神相交。同时,耶稣也邀请我们称神为父(参约20:17)。我们要效法耶稣的榜样,重视祷告、亲近神的时间。正如主耶稣所教导的,我们要尽心、尽性、尽意、尽力爱我们的天父(可12:30),与他建立亲密的关系(参约14:21,17:26)。



在这一课,我们先要了解属灵操练的意义,并学习如何让恩典作为操练的基础和动力。

#### 属灵操练的意义

属灵操练就是在敬虔上操练自己(提前 4:7),其主要目的是活出基督的样式。具体来说,属灵操练是一切能帮助你与神发展亲密关系,从而结出圣灵的果子的活动。<sup>1</sup>下面的表列出了一些主要的属灵操练项目。有哪些项目是你经常进行操练的?有哪些是你缺乏操练的?请按你的情况在各个项目旁边打钩。〖命教学提示:请把这些项目写在黑板上,并简略地加以解释。关於"独处"和"灵修"的意义,第二课有较详细的解释,在这里只简单介绍就可以了。另请参看附录二《操练说明》。〗

|       | 亲近神  |    |      | 顺服神  |    | 群   | 体中的操练 | 2  |
|-------|------|----|------|------|----|-----|-------|----|
|       | 经常操练 | 缺乏 |      | 经常操练 | 缺乏 |     | 经常操练  | 缺乏 |
| 独处/灵修 | : 🔲  |    | 禁食   |      |    | 敬拜  |       |    |
| 读经    |      |    | 认罪   |      |    | 相交  |       |    |
| 祷告    |      |    | 顺从   |      |    | 服事  |       |    |
| 默想    |      |    | 持守贞洁 |      |    | 做好管 | 家 🛮   |    |
| 做灵修笔  | 记 🗖  |    | 简朴生活 |      |    | 传福音 | r 🔲   |    |

在这个课程里,我们会在头六课集中讲解和研习五种属灵操练:独处/灵修、读经、祷告、禁食和敬拜。这五种属灵操练,是第二部分里五种仆人素质的根基,也是产生这些品德的要素。此外,在教导如何培养这些品德的同时,也包含了上述其他的操练,如:第八课《持守贞洁》本身就是一种属灵操练,为要培养圣洁的品德;要培养谦卑,就要操练顺服、服事(见第九课《持守谦卑》);要培养知足,就要操练简朴生活、做好管家(见第十一课《持守知足》)。

属灵操练有多种多样,而在我们属灵生命的成长过程中,在不同阶段会有不同的着重点和特别需要学习的功课,因此我们会按不同时期的需要,侧重于不同类型的操练。每个人是独一无二的个体,各自有不同的性情。在不同阶段针对不同的需要进行操练是很重要的。<sup>3</sup> 你愿意学习新的属灵操练方式,让神使用它们帮助你长进吗?

我们为什么要进行属灵操练呢?其中一个主要的原因,是为了亲近神——我们的父亲。

### 一、亲近我父神

#### (一) 属灵操练的目的: 亲近神, 以他为父

我要起来,到我父亲那里去,向他说:"父亲!我得罪了天,又得罪了你;<sup>19</sup>从今以后,我不配称为你的儿子,把我当作一个雇工吧。"<sup>20</sup>于是起来,往他父亲那里去。相离还远,他父亲看见,就动了慈心,跑去抱着他的颈项,连连与他亲嘴。(路 15:18~20)

耶稣在浪子的比喻中,说明小儿子任意挥霍他的产业后,醒悟过来,想起他的父亲,决定回家;他觉得自己不配做爸爸的儿子,可是他回家时,父亲却等候他,迎接他,拥抱他,连连与他亲嘴,还为他举办了宴会。儿子情愿做雇工,可是父亲没有把他看为仆人,而是始终悦纳他,疼爱他,因为在父亲心中,他永远是自己的儿子。在这个比喻中,耶稣把神形容为一个疼爱我们的父亲,他等候我们,一看到我们,就跑过来迎接我们,拥抱我们,甚至连连与我们亲嘴。你所认识的神是怎样的?是否像一个非常疼爱你的父亲?还是你觉得自己只是雇工,只是奴仆?事实上,神没有把我们看为雇工,在神眼里,我们是他宝贝的孩子。我们如果把神看为"阿爸,父",就会渴望亲近他,与他沟通。这手册前半部所提到的五个属灵操练,就好像五条带我们回家的路,为的是让我们更亲近神,把他看为我们的父亲。

## (二) 属灵操练不是为赚取悦纳

大儿子却生气,不肯进去;他父亲就出来劝他。<sup>29</sup>他对父亲说:"我服事你这多年,从来没有违背过你的命,你并没有给我一只山羊羔,叫我和朋友一同快乐。<sup>30</sup>但你这个儿子和娼妓吞尽了你的产业,他一来了,你倒为他宰了肥牛犊。"<sup>31</sup>父亲对他说:"儿啊!你常和我同在,我一切所有的,都是你的……(路15:28~31)

有些弟兄姐妹,每天早上起来带着自责、内疚的心来到神面前认罪、悔改,总是觉得自己做得不好,做得不够;虽然他们知道自己是神的儿女,然而,他们对天父是阿爸的认识还不够。他们老是看天父为一位高高在上、威严无比、掌握大权的皇帝或法官,而这位皇帝或法官每时每刻都在盯着他们,留心他们有没有出差错。这跟我们中国人传统的严父形象也有关系,因为传统思想认为父严,子才会孝;若子女没有严

加管教,就是父亲的过失。再者,我们的父亲大都不晓得表达爱,也甚少向子女表达 欣赏和赞许。此外,父亲常常是执行家法的人。这种严父的形象令一些信徒以为天父 也是冷冰冰的,他们不能以儿子的心来亲近神,反而只有奴仆的心,存着惧怕。

他们就像浪子比喻中的大儿子。大儿子不明白为什么父亲要那样待小儿子。他甚至感到很生气,因为他多年来很努力地服事父亲,可是他得到的待遇似乎还不及一个败家子,实在太不公平了。大儿子的身份是儿子,他应该明白父亲一切所有的,都是他的,他可以随意享用。然而,他的心是奴仆的心,一直在计算他付出了多少,而父亲该怎样对他,所以他不快乐。很多人之所以未能常常以儿子的心来到神面前,不敢呼叫: "阿爸,父",是因为他们的心如同比喻中的大儿子,还没有脱离奴仆的心。他们认为必须靠好行为,好表现,例如多祷告,多读经,又或者多事奉,多为主受苦,神就会爱他们多些;若少作属灵操练,又或是少事奉,甚至犯罪,神就会爱他们少一点。他们把属灵操练变成了功德。假若早上起来,有充裕的时间灵修、读经、祷告,他们会觉得这一天神一定会笑脸帮助他们。可是,假若早上未及灵修,他们心里大有可能会觉得那天神会向他们板起脸。这套律法如同一个主人,控制他们每天的生活,甚至控制他们的心情,而他们就是这套律法的奴仆。

#### (三) 以儿子的心取代奴仆的心

你们所受的,不是奴仆的心,仍旧害怕;所受的,乃是儿子的心,因此我们呼叫: "阿爸! 父!"(罗8:15)

要把律法以下的人赎出来,叫我们得着儿子的名分。<sup>6</sup> 你们既为儿子,神就差他儿子的灵进入你们的心,呼叫:"阿爸!父!"<sup>7</sup>可见,从此以后,你不是奴仆,乃是儿子了;既是儿子,就靠着神为后嗣。(加 4:5~7)

你跟神的关系是否好像大儿子与父亲的关系,觉得自己好像是奴仆呢?你觉得神是个严父吗?你认为必须满足他全部的要求,遵守所有的规条,神才会悦纳你吗?保罗教导,我们接受的不是奴仆的心,乃是儿子的心,因此我们能呼叫神为"阿爸!父!"(罗8:15)。从前我们是在律法以下,但耶稣把我们救赎出来,叫我们得着儿子的名分,因此我们不再是奴仆,而是儿女了(加4:5~7)。现在我们是神所喜悦的儿女,他时刻在等候我们,甚愿与我们沟通,要向我们倾出他的爱。因此,我们祷告、读经、禁食、敬拜,不是为了赚取神的悦纳,而是为了亲近父神,多认识他,爱他。研究下页的表,评估一下你有的是儿子的心还是奴仆的心。

〖☞教学提示: 可以先请学员根据他们自己的分析,指出"儿子的心"和"奴仆的心"的不同特征,逐步引导他们把要点写在黑板上,然后请他们作自我评估,写在自己的笔记本上。如果时间许可,可为此一起祷告。〗

| 儿子的心                                                | 奴仆的心                                |
|-----------------------------------------------------|-------------------------------------|
| 天父是疼爱我的阿爸父                                          | 天父像高高在上的皇帝和忍心的主人                    |
| (罗 8:15;加 4:6~7)                                    | (太 22:7、13, 25:24)                  |
| 欢喜叫阿爸(加4:6)                                         | 害怕出差错,因而被罚(罗8:15上)                  |
| 父的慈爱和接纳是无条件的                                        | 父的慈爱和接纳是有条件的                        |
| (路 15:18~20)                                        | (路 15:29)                           |
| 活在恩典下(罗6:14下;加5:18)                                 | 活在律法下(加 4:8~9)                      |
| 自由释放地存感恩的心回应神;<br>做属灵操练是为追求神<br>(约8:35下;加5:1;提前4:8) | 为赚取神的悦纳进行操练<br>(约 8:35 上; 加 4:9~10) |

请问你有的是儿子的心还是奴仆的心?愿我们有儿子的心,爱慕神,多亲近他,借着属灵操练,与他建立亲密的关系。

C8 生命实践活动: "评估地上的父亲"和"求神助你亲近他,以他为父",见第13页 №

## 二、得胜又得力

#### (一) 属灵操练让我们过得胜的生活

总要警醒祷告,免得入了迷惑;你们心灵固然愿意,肉体却软弱了。(太 26:41) 凡较力争胜的,诸事都有节制……我们却是要得不能坏的冠冕。<sup>26</sup>所以我奔跑…… 我斗拳,不像打空气的。<sup>27</sup>我是攻克己身,叫身服我……(林前 9:25~27)

我们往往误以为可以单靠自己的意志,就能过得胜的生活,而忽略了操练灵性,时刻警醒,常常倚靠神;结果一旦试探临到,我们就软弱跌倒。一个人如果经常做运动,锻炼出强健的体魄,就能抵抗病菌的侵袭;同样,要战胜试探,我们必须操练灵性,养成良好的属灵习惯,锻炼出强壮的灵命、坚固的信心,就能抵挡魔鬼一切的攻击。在哥林多前书9章25至27节,保罗用赛跑的比喻来说明他为何要克制己身,就是为了得到那不能朽坏的冠冕。运动员天天进行严格的操练,为的是在比赛的那一刻展露才华,如果他们平日不操练,到比赛时必定失败。同样,如果我们不操练灵性,危机来到,失败的不是神的恩典(参林后12:9上),而是自己的人格。若天天进行属灵操练,危机一来,不但有神的恩典在身边庇护,连性情也预备好面对危机(参林后12:9下~10)。危机造就不了品德,危机只能显现每天用属灵操练所造就的品德。耶稣常常祷告,与父神紧密连结,这样的关系使他得着力量,预备好去面对十字架的危难;相反,门徒忽略了祷告,结果被试炼打败(太26:41)。

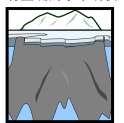
我们效法基督,除了在事工上效法他的服事榜样,也要在灵性生活上效法他,养成圣洁的习惯,与父神建立亲密的关系。走耶稣道路的秘诀是把他全部的生活样式当

作自己的。跟从耶稣的意思不是只效法他在困境中忍受苦难的行为样式,而是要效法 他全部的生活方式(参太 11:29~30)。<sup>4</sup> 但愿我们运用属灵操练装备好自己,以致日 渐有基督的样式,能在面对引诱试炼的时刻得胜。

我们常被一些习以为常的恶习控制着。属灵操练让我们建立圣洁的习惯,除掉恶习,好像树木的新叶挤掉枯干的旧叶那样。有一种特别的鱼,住在水压高得能压死普通鱼类的深海里;这特别的鱼类能存活,是因为它们体内产生的压力能平衡体外的水压。同样,我们通过属灵操练,天天与神沟通,支取神的恩典,就能产生"体内压",平衡来自世界的"体外压"。求神赐我们在属灵方面持久操练的耐力,使生命不断更新变化,有能力抵挡俗世文化的影响,摆脱罪的操纵。

#### (二) 属灵操练让我们事工得力

一棵树的树根通常跟树干一样长,这样,树身充分吸收了泥土中的养分,就会长得又直又壮。如果我们事工的"树干"要长得又直又壮,就必须重视泥土下面"树根"的栽培——也就是天天与神沟通的属灵操练。我们要保持"头"(知识)、"心"(品格)与"脚"(事工技巧)的平衡。属灵操练能加强我们的"心",借着天天与神沟通,培养我们的属灵品格,使我们有正确的事奉动机。



一座冰山的大部分都隐藏在

水里,而水面上可见的小部分,却要靠水底里的大部分来承托。借着属灵操练,我们培养生命深处与神的关系,这好比冰山的隐藏部分,它支持着我们"水面上"可见的事工。

属灵操练是让我们向神支取力量的途径。忙乱的事工会把我们 属灵的"井"弄至"枯干",这时我们需要来到活水的泉源那里,

在神面前安静下来,而亲近神的属灵操练就是一种"工具",能助我们把井挖掘得更深,以吸收圣灵的"水"的滋养,使我们重新得力。

## 三、恩典为动力

我们要先明白恩典是属灵操练的基础,才能使属灵操练更健康地进行,否则我们会不自觉地以为属灵操练是为了取得天父的悦纳,是赚取救恩的途径。本课余下的部分能帮助我们明白天父的恩典,并教导我们如何让恩典成为我们操练的动力。

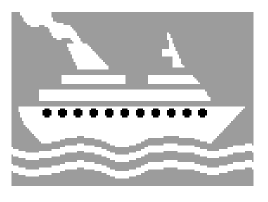
### (一) 掌握恩典之道的第一步: 认识我们的罪性

所以凡有血气的,没有一个因行律法能在神面前称义,因为律法本是叫人知罪…… <sup>23</sup>因为世人都犯了罪,亏缺了神的荣耀……(罗3:20~23) 完全没有丝毫功利主义的成分,我们不能"贿赂"神去成就我们的愿望。

神能看透我们一切的心思意念,我们若以为可以靠属灵操练来赚取天父的接纳,那只表示我们不明白人的罪性的严重。保罗指出,没有人可以靠律法称义。根据律法的要求,人只要违反律法中的一条,就是有罪。律法的目的只是让我们知道自己的罪,而世人都犯了罪,亏缺了天父的荣耀(罗 3:20~23),唯有神在基督里的恩典,能叫我们因信靠基督,而得称为义。我们的行为不能叫我们得神的悦纳。即使外表的行为很圣洁,可是我们的内心,例如自私的动机、骄傲的态度等,是否能达到天父所要求的圣洁标准呢? 5 法利赛人以为外表看来圣洁,上帝就会悦纳他们,却不明白他们心中充满罪恶(太 23:25)。你是否认识一些人,像法利赛人那样,只注重外在的行为,以为常常读经祷告,积极事奉,神就会悦纳他们,却忽略自省,没有认真去处理内心的罪?你是这样的人吗?

我们越是认识自己的罪,就越能体会我们何等需要神的恩典。我们没有人能靠自己的努力,达到天父圣洁的要求。我们唯一可以做的,是存谦卑的心,仰赖父神在耶

稣基督里恩典的供应。如果有人在上海到重庆的长江上逆水而游,他永远也游不到目的地。同样,我们即使尽善尽美地实行了属灵操练,还是"游"不到天父圣洁的荣耀那里,因为距离太远。天父反而为我们预备了一艘恩典之船,这船有极强的发动机(圣灵的能力),能把我们带到那圣洁的目的地。我们不用拼命"用桨划船",单靠自己的努力去达到神的标准,我们只要登上恩典之船,在神的恩典里休息。



保罗树立了最好的榜样,他认识自己的罪性,明白靠自己的努力永不能达到神的要求。他本来是个法利赛人(参腓 3:5),完美地遵行律法,可是自从与耶稣相遇后,他醒悟到自己是个"罪魁"(提前 1:15),结果他放弃以往所走的路,不再靠行为称义,转而靠着恩典来到神的面前(罗 3:27~28)。来吧,让我们一起跟随保罗,学习如何活在恩典中。

## (二) 恩典的意义

神使那无罪的,替我们成为罪,好叫我们在他里面成为神的义。(林后 5:21)

恩典是父神在基督里白白赐给我们的礼物:我们都是罪人,本该受罚,却因耶稣基督的代赎,得蒙父神的悦纳。耶稣在十字架上受死,把我们从律法的捆绑中救赎出来,因为天父使耶稣担当了我们应得的刑罚,让我们承受耶稣的公义(林后 5:21)。我们只有靠耶稣给我们的公义,才能来到圣洁的天父面前。我们要明白,不但得救是靠恩典,而且过圣洁的生活也必须靠恩典(加 3:2~3,5:4)。属灵操练能帮助我们过圣洁生活。但是你进行属灵操练的时候,你倚靠的是什么?你单靠自己的努力?还是靠着神的恩典?

有一个奴隶被带到奴隶市场去卖掉,一个商人可怜他,把他买下,然后还他自由。奴隶深受商人的恩情感动,于是请求商人收留他,好让他能服侍他,借此报恩。我们跟故事中的奴隶一样,蒙耶稣救赎,得着自由,他的恩情感动了我们的心,因此我们愿意一生跟随主,服侍他。我们进行属灵操练,也就是为了回应恩主的大爱,尽心、尽性、尽意、尽力爱神(可12:30)!

#### (三) 让感恩成为操练的动力

所以弟兄们,我以神的慈悲劝你们,将身体献上,当作活祭,是圣洁的,是神所喜悦的;你们如此事奉乃是理所当然的。(罗12:1)

原来基督的爱激励我们;因我们想一人既替众人死,众人就都死了;<sup>15</sup>并且他替众人死,是叫那些活着的人不再为自己活,乃为替他们死而复活的主活。 (林后5:14~15)

正如前面所说,我们不用靠行为来取得天父的悦纳,因为耶稣已为我们赢得了天父的喜悦。我们操练灵性,过圣洁的生活,是出于对神的爱,渴望荣耀他。恩典是我们的动力。

保罗在罗马书用前 11 章解释天父的慈悲,然后在 12 章 1 节教导我们,要把身体当作活祭,作为对神的爱的回应。保罗没有指出这是我们的义务,而是以天父的慈悲来劝勉我们。我们献上自己,为神而活,不是因为惧怕刑罚,或者期望得到赏赐,而是受到基督的慈爱所激励。保罗在哥林多后书 5 章 14 至 15 节的原文里,用了一个特别的动词,使"激励"含有"持续不断"的意思,意味着基督的爱是我们每天动力的源泉。<sup>6</sup> 是什么推动你为天父而活?你是否让他的爱成为你的动力?

## (四) 恩典保障我们不致放纵或陷入律法主义中

这样,怎么说呢? 我们可以仍在罪中,叫恩典显多吗? <sup>2</sup>断乎不可! 我们在罪上死了的人,岂可仍在罪中活着呢? (罗 6:1~2)

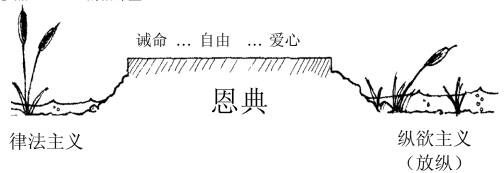
因为神救众人的恩典已经显明出来,<sup>12</sup> 教训我们除去不敬虔的心和世俗的情欲,在今世自守、公义、敬虔度日……(多2:11~12)

我们千万不要使属灵操练变为一套死守的律法。律法主义跟属灵操练的动机是大有差异的。律法主义是自我中心的,其背后动力是惧怕刑罚或换取奖赏的心态;属灵

操练却是以天父为中心的,是出于爱慕神的心,为了更多亲近他,更深认识他,更专一地爱他、事奉他。<sup>7</sup> 孩子想亲近爸爸是出于一种自然的爱的吸引。但愿我们有小孩子那种单纯的心,单单被天父的爱吸引,渴望来到他的面前。

有个弟兄严守十一奉献,朋友问他为何那么坚持,他说: "若不奉献,我心里就惧怕。"事实上,神期望我们甘心乐意地奉献,是出于感恩,而非惧怕(参林后 9:7)。你行善是因为惧怕神或者想得到神的赐福吗?你愿意让恩典代替律法主义吗?

在慎防律法主义的同时,我们要避免陷入另一个极端——把恩典误解为任意放纵的理据。保罗在加拉太书 5 章 13 节劝勉信徒说:"不可将你们的自由当作放纵情欲的机会"。有些弟兄姐妹以为既然恩典是白白得到的,因此也就可以放纵,不必追求圣洁。有一个同工,因为听了另一个同工所讲的信息,说犯罪并不影响得救,于是就任意犯罪。后来神管教他,他经过反省,醒悟过来,就悔改,从此决心过圣洁的生活。保罗在罗马书 6 章 1 至 2 节针对这问题说,得救后我们是向罪死了,因此不能还活在罪中。恩典让我们产生感恩的动力,去过圣洁的生活(多 2:11~12)。你觉得不操练过圣洁生活是无所谓的吗?让恩典之道指引你过圣洁的生活吧!在下面的图画中,铺得较高的一条路代表恩典,走在这恩典的路上能保障我们的安全,不致掉进路旁的律法主义或纵欲主义的沼泽里。如果我们所做的一切,都是发自内心对神的恩典的回应(参加 2:21,5:6),我们就会因爱神而遵守他的诫命(約壹 5:2~3),又能恰当地运用自由和爱心(参加 5:16)。可是我们若只偏重其中一样,例如死守诫命、妄用自由或滥用爱心,而不是注目于神的恩典,就容易陷入律法主义(参加 3:10)或纵欲主义(参加 5:13 上)的沼泽里。8



### (五) 恩典的真理救我们脱离骄傲与论断

你这论断人的,无论你是谁,也无可推诿。你在什么事上论断人,就在什么事上 定自己的罪;因你这论断人的,自己所行却和别人一样。(罗2:1)

……哪里能夸口呢?没有可夸的了。用何法没有的呢?是用立功之法吗?不是, 乃用信主之法。<sup>28</sup> 所以我们看定了:人称义是因着信,不在乎遵行律法。(罗3:27~28)

有些人喜欢拿属灵操练的成绩跟别人比较,这就容易产生骄傲。另有一些人则以 自己的操练习惯为准则,强加于别人身上,要求别人跟自己一样。这些做法,都是错 误地把操练当作主要目的,当作属灵生活的温度计。不要忘记操练的主要目的只是帮助我们更深入地认识神,是为了亲近天父,爱神、爱人。你是否常跟别人比较,以为你读经祷告比别人多,就比他们优越呢?

在恩典的真理上,骄傲和论断没有立足之处,我们和别人都在同一个水平之下,都得靠恩典去过圣洁生活。无论我们属灵操练做得多么好,都达不到天父完全圣洁的标准。我们没有资格论断人,因为我们都是软弱的罪人(罗 2:1),也没有什么可夸的,因为天父悦纳人,不是按人的行为,而是出于他的恩典(罗 3:27~28)。保罗曾说:"你是谁,竟论断别人的仆人呢?他或站住,或跌倒,自有他的主人在"(罗 14:4)。事实上,我们都是主的仆人,各人都有他自己的主人。曾经有人论断保罗,而他的回应就是:"我被你们论断,或被别人论断,我都以为极小的事,连我自己也不论断自己。"(林前 4:3)我们论断别人,觉得自己灵性比别人好,就像两只蚱蜢,彼此比较它们跳到珠穆朗玛山峰的能力,就算一只比另一只跳得再高,最终谁都达不到顶峰。

天父没有安排我们去辖制别的信徒,我们要除掉辖制别人的心态;我们要为他们祷告,求圣灵亲自来教导他们(参约16:13)。<sup>9</sup>我们能做的就是按着圣经的真理来教导,鼓励人操练灵性,过圣洁生活。可是我们要跟别人讲清楚,属灵操练是花时间与天父沟通的特权(参約1:12),而非义务;这就可以除掉论断,而以爱心带领信徒进行操练。

哥林多教会存在着骄傲和放纵这两大问题,因为他们不完全明白恩典的意义。你会怎样用恩典的真理教导哥林多人,使他们从放纵(参林前 10:23~24)与骄傲(参林前 4:7)的歧途上回转过来?

# 四、天天念主恩 ™

### (一) 每天思考福音对自己的意义

我们又借着他,因信得进入现在所站的这恩典中……(罗5:2)

……我如今在肉身活着,是因信神的儿子而活,他是爱我,为我舍已。(加2:20)

为了让恩典成为属灵操练的动力,我们可以每天默想、体会福音的内容,意思就是说,我们要天天承认,靠自己的行为我们没法达到神圣洁的标准,我们只有靠耶稣的宝血,才得以称义(参诗 68:19)。保罗说,他"因信得进入现在所站的这恩典中"(罗 5:2),又说"因信神的儿子而活",说明我们本来已死的灵性现在靠着耶稣的恩典得以活过来(加 2:20)。

默想、 自己 内 操练

我们每天都要靠着这恩典而活。一个体会恩典的办法是,在天天灵修时间的开头,默想一段关于恩典的经文(例如:罗3:20~28;林前1:29~31;林后5:14~15;加2:15~21;

弗 2:8~9; 腓 2:7~11; 西 2:13~15; 多 3:4~5)。然后数算神在自己身上的具体恩典,再继续灵修,读经祷告。<sup>11</sup> 正如我们每分每秒都要靠氧气生存那样,我们的属灵生命也要靠赖恩典来维持。

福音对我们的意义不仅限于信主那一刻。我们得救靠恩典,信主之后,在属灵追求上也同样要靠恩典。属灵操练必须建立在神的恩典的基础上,这对我们的属灵长进很重要。<sup>12</sup>

有一个弟兄是个完美主义者,他为了更有效地服事神,不断努力去完成越来越多的工作,一直给自己带来巨大的压力。后来,神让他明白,那推动他奋力工作的,是内心的骄傲和成功感,而不是出于他对神和别人的爱。于是他重新思考福音对他个人的意义,开始向自己传"恩典的福音"。慢慢儿的,他服事的动机开始改变了,转化为感恩,他的心学会了安息。现在你在体会恩典的旅程中处于哪个位置?你愿意让恩典感动你进行属灵操练,多认识神吗?

CS 生命实践活动: "每天向自己传'恩典的福音'",见第13页 ≥

#### (二) 省察内心, 念主深恩

耶稣说:"一个债主有两个人欠他的债;一个欠五十两银子,一个欠五两银子;<sup>42</sup> 因为他们无力偿还,债主就开恩免了他们两个人的债。这两个人哪一个更爱他呢?"<sup>43</sup> 西门回答说:"我想是那多得恩免的人。"耶稣说:"你断得不错。"……<sup>47</sup> "所以我告诉你,她许多的罪都赦免了,因为她的爱多;但那赦免少的,他的爱就少。"(路7:41~43、47)

根据路加福音 7章 36节至 50节的记述,耶稣拿法利赛人西门和一个犯罪的女人比较,借此说明一个人越认识自己的罪,就越能体会神的恩典有多大,越能以爱去回应。西门没有拿水给耶稣洗脚,也没有用油膏他的头;相反,那个女人以眼泪和香膏为耶稣洗脚。由此可见,西门对耶稣的爱远远不及那个女人。事后耶稣讲了一个比喻:一个人欠了债主相当于他五百天的收入,另一个人只欠了五十天的收入。由于两个欠款人都无力偿还,债主开恩免了他们的债,被免了较多债的人,比被免了较少债的更爱债主。同样,那个女人爱耶稣更多,因她感受到神免了她很多的罪债;西门对耶稣显出的爱较少,因他以为自己的罪债很少,甚至可能不觉得需要赦免。我们是否跟西门一样,觉得自己是好人,认为自己的罪没有别人那么厉害?如果是这样的话,我们就不能体会神的恩典有多大。

我们必须常常省察内心,认识自己的真实情况。我们越看见自己的软弱、亏欠, 越认识自己的罪性,就越能体会神的恩典,明白到我们不能靠自己,必须倚靠神。

## (三) 背诵激发感恩的经文

所以弟兄们, 我以神的慈悲劝你们, 将身体献上, 当作活祭, 是圣洁的, 是神所喜悦的; 你们如此事奉乃是理所当然的。(罗12:1)

原来基督的爱激励我们,因我们想一人既替众人死,众人就都死了; <sup>15</sup>并且他替众人死,是叫那些活着的人不再为自己活,乃为替他们死而复活的主活。 (林后5:14~15)

一些经文很能激发我们感恩的心(例如:罗 12:1; 林后 5:14~15),如果我们把这些经文都背诵了,就可以随时默想,在需要时让这些经文激励我们,使我们有正确的动机(参诗 119:11),在进行属灵操练的时候,把自己交托在神的恩典中,靠耶稣得天父悦纳。<sup>13</sup>

# 生命实践

你是否有平安与喜乐?如果感觉不到的话,你可能是靠恩典得救,但还靠行为过基督徒的生活。要谨记福音对你的意义,多思念神的恩典,让恩典作为属灵操练的基础,常存感恩的心,去回应神的大爱。还记得浪子比喻中的慈父吗?父亲远远看见浪子回来,就动了慈心,跑过去拥抱他,饶恕并且悦纳他!孩子还在远处,父亲已经看见了,看来这个父亲一定是天天在门前远望,等待着孩子回来。同样,天父也是天天期待我们回到他身边,与他亲密相交。你想多认识这位慈爱的天父吗?那我们就要借着属灵操练,多亲近神,让他作我们的父亲。神的应许是:"你们亲近神,神就必亲近你们。"(雅4:8 上)

☞ 教学提示:以下这两个部分非常重要,务须在课堂上安排充足的时间来做;通过分组讨论和活动,让学员把所学习的真理应用到自己的生命中,并且清楚掌握所教导的内容,回家后能继续进行操练。请灵活运用这些讨论和活动材料。例如:进行分组讨论之前,可把问题写在黑板上;或者带领学员复习一些内容要点,然后引导他们去作讨论。至于生命实践活动,既可安排在讲完课之后的一段时间做,也可以配合前面教导的内容随即带领学员做。此外,如果时间充裕,可从附录一《补充活动》中选取更多的补充问题和活动。

## (一) 彼此学习

分成两三个人一组,讨论以下问题。如果时间许可,可请各组轮流向全班报告讨 论结果。

- 1. 你如何能守住你的心?属灵操练如何帮助我们守住自己的心?
- 2. 本课的棒的首两句"亲近我父神,得胜又得力"包含了哪三个激励我们做属灵操练的原因?(答案: 1. 亲近父神; 2. 过得胜生活; 3. 在事奉中得力。)这些原因如何鼓励你进行操练?你还有其他操练的原因吗?
- 3. 恩典对你来说有什么意义?为什么体会恩典对实行属灵操练是那么重要? 认识自己的罪如何能让你明白恩典?

4. 本课提到律法主义、放纵、骄傲和论断别人的危险,哪样危险使你挣扎得最多?神如何用恩典把你救拔出来?

#### (二) 生命实践活动

- **每天向自己传"恩典的福音"**: 在天天灵修的开头,默想一段关于恩典的经文 (例如: 罗 3:20~28; 林前 1:29~31; 林后 5:14~15; 加 2:15~21; 弗 2:8~9; 腓 2:7~11; 西 2:13~15; 多 3:4~5)。然后继续灵修,读经祷告。现在就下决心,养成每天灵修时向自己传"恩典的福音"的习惯。
- 评估地上的父亲: 你怀着怎样的心来进行属灵操练? 你有的是儿子的心还是 奴仆的心? 你把神看为一个严苛的父亲,要靠行为赢得神的悦纳? 还是你有 儿子的心,只想回到天父的怀抱,多认识他、爱他?

有一个姊妹,她的父亲是个非常内向、沉默寡言的人,而且父亲工作忙碌,经常早出晚归,一星期七天都工作,除了农历新年有几天假期,其他日子都是每天不停工作。因此,她甚少和父亲交谈,也从来不懂得怎样和父亲说话;她有需要的时候,也不敢向父亲提出请求。这个姊妹成为基督徒后,多年来在祷告生活上没有很大进展,没有经常祷告的习惯,後来神让她明白,原来她自己父亲的形象影响着她与天父的关系;由于她从来不懂得怎样和地上的父亲沟通,与天父沟通就不是那么自然的事。

你也许从来没有察觉到,原来你地上父亲的形象,正影响着你与天父的关系。请看下表,有哪些描述可用来形容你地上的父亲?请在选取的词语旁边打钩。 〖��教学提示:可引导学员讲出他们自己或别人地上父亲的形象,同时把这些描述父亲的词语写在黑板上。然后有一段安静的时间,让他们默想:自己心中的父神形象是否受到地上父亲的形象所影响。最后为此祷告。〗

| 严厉   | 不讲理            | 慈爱的  | 没架子         |
|------|----------------|------|-------------|
| 苛刻   | 专制             | 不偏心的 | 有耐性         |
| 冷漠   | 爱挑剔            | 和蔼   | 不轻易发怒       |
| 沉默   | 很忙,没时间<br>理会子女 | 勤劳   | 温柔          |
| 易怒   | 疏离             | 刻苦   | 管教合宜        |
| 重男轻女 | 易亲近的           | 讲道理  | 给你适度的<br>自由 |

• 求神助你亲近他,以他为父:若你想起父亲,就感受到不被重视、不被欣赏、不被了解,甚至觉得常被挑剔、被辖制,这些负面的感受会阻碍你与天父相交,享受他的同在。请你现在向天父祷告,求他借着圣灵打开你心灵的眼睛,让你能明白他对你的爱是怎么样的,以致你能活出儿女的身份,让你渴望多亲近神,认识他是一位慈爱的父亲。